Message du Pape Francois pour la 31e Journée Mondiale du Malade
Publié le 11 janvier 2023

Message du Pape Francois pour la 31° Journée Mondiale du Malade le 11 février 2023. « Prends soin de
lui. La compassion comme exercice synodal de guérison. »

Chers fréres et sceurs,

La maladie fait partie de notre expérience humaine. Mais elle peut devenir inhumaine si elle est vécue
dans l'isolement et dans I'abandon, si elle n’est pas accompagnée de soins et de compassion. Quand on
marche ensemble, il arrive que quelqu’un se sente mal, qu’il doive s’arréter en raison de la fatigue ou d’un
incident de parcours. C'est la, dans ces moments-la, que I'on se rend compte de la facon dont nous
cheminons : si réellement nous cheminons ensemble ou bien si I'on est sur la méme route, mais chacun
pour son compte, ne s’occupant que de ses propres intéréts et laissant les autres “s’arranger” comme ils

peuvent. Par conséquent, en cette XXXI°™®

Journée Mondiale du Malade, au beau milieu d’un parcours
synodal, je vous invite a réfléchir sur le fait que c’est précisément a travers I'expérience de la fragilité et de
la maladie que nous pouvons apprendre a marcher ensemble selon le style de Dieu, qui est proximité,
compassion et tendresse.

Dans le Livre du prophéte Ezéchiel, dans un grand oracle qui constitue un des points culminants de la
Révélation, le Seigneur parle ainsi: « C'est moi qui ferai paitre mon troupeau, et c’est moi qui le ferai
reposer — oracle du Seigneur Dieu. La brebis perdue, je la chercherai ; I'égarée, je la rameénerai. Celle qui
est blessée, je la panserai. Celle qui est malade, je lui rendrai des forces [...] je la ferai paitre selon le droit »
(34, 15-16). L'expérience de I'’égarement, de la maladie et de la faiblesse fait naturellement partie de notre
chemin : ils ne nous excluent pas du peuple de Dieu, au contraire, ils nous placent au centre de I'attention
du Seigneur, qui est Pére et ne veut perdre en chemin pas méme un seul de ses enfants. Il s’agit donc
d’apprendre de lui, pour étre véritablement une communauté qui chemine ensemble, capable de ne pas
se laisser contaminer par la culture du rejet.

L’Encyclique Fratelli tutti, comme vous le savez, propose une lecture actualisée de la parabole du Bon
Samaritain. Je I'ai choisie comme point cardinal, comme pivot, pour pouvoir sortir des « ombres d’un
monde fermé » et « penser et engendrer un monde ouvert » (cf. n. 56). Il existe, en effet, un lien profond
entre cette parabole de Jésus et les nombreuses facons dont la fraternité est aujourd’hui niée. En
particulier, le fait que la personne malmenée et volée soit abandonnée au bord de la route représente la
condition ou sont laissés trop de nos fréres et sceurs au moment ou ils ont le plus besoin d’aide. Il n’est
pas facile de distinguer entre les assauts menés contre la vie et sa dignité qui proviennent de causes
naturelles et ceux qui sont, en revanche, causés par les injustices et les violences. En réalité, le niveau des
inégalités et la prévalence des intéréts de quelques-uns affectent désormais tous les milieux humains, de


https://eglise.catholique.fr/glossaire/prophete
https://eglise.catholique.fr/vatican/encycliques/lencyclique-fratelli-tutti/
https://eglise.catholique.fr/glossaire/parabole
https://eglise.catholique.fr/glossaire/cardinal
https://eglise.catholique.fr/glossaire/parabole

sorte qu’il apparait difficile de considérer quelque expérience que ce soit comme étant “naturelle”. Toute
souffrance prend place dans une “culture” et au milieu de ses contradictions.

Ce qui importe, toutefois, c’est de reconnaitre la condition de solitude, d’abandon. Il s’agit d’'une atrocité
qui peut étre surmontée avant toute autre injustice, car — comme le rapporte la parabole — il suffit d’'un
instant d’attention, d’'un mouvement intérieur de compassion, pour I'éliminer. Deux passants, considérés
comme des religieux, voient le blessé mais ne s’arrétent pas. Le troisieme, au contraire, un Samaritain, un
homme méprisé, est ml par la compassion et prend soin de cet étranger qui git au bord de la route, le
traitant comme un frere. En faisant cela, sans méme y penser, il change les choses, il engendre un monde
plus fraternel.

Nous ne sommes jamais préts pour la maladie

Freres et sceurs, nous ne sommes jamais préts pour la maladie. Et souvent nous ne sommes pas préts non
plus a admettre que nous avangons en age. Nous craignons la vulnérabilité, et la culture envahissante du
marché nous pousse a la nier. Il n’y a pas de place pour la fragilité. Et ainsi le mal, quand il fait irruption et
nous assaille, nous laisse a terre, assommeés. |l peut alors arriver que les autres nous abandonnent ou gu’il
nous semble devoir les abandonner, pour ne pas étre un poids pour eux. Ainsi commence la solitude et le
sentiment amer d’une injustice nous empoisonne car le Ciel aussi semble se fermer. De fait, nous peinons
a demeurer en paix avec Dieu, quand la relation avec les autres et avec nous-mémes se détériore. Voila
pourquoi il est si important, notamment en ce qui touche a la maladie, que 'Eglise tout entiére se mesure
a I'exemple évangélique du Bon Samaritain, pour devenir un bon “hopital de campagne” : sa mission
s’exprime en effet en prenant soin des autres, particulierement dans les circonstances historiques que
nous traversons. Nous sommes tous fragiles et vulnérables ; nous avons tous besoin de cette attention
remplie de compassion qui sait s’arréter, s’approcher, soigner et soulager. La condition des malades est
donc un appel qui interrompt I'indifférence et freine les pas de ceux qui avancent comme s’ils n’avaient ni
fréres ni sceurs.

La Journée Mondiale du Malade, en effet, n’invite pas seulement a la priére et a la proximité envers les
souffrants ; en méme temps, elle vise a sensibiliser le peuple de Dieu, les institutions sanitaires et la
société civile a une nouvelle fagon d’avancer ensemble. La prophétie d’Ezéchiel citée au début contient un
jugement tres dur sur les priorités de ceux qui exercent un pouvoir économique, culturel et
gouvernemental sur le peuple : « Vous vous étes nourris de lait, vous vous étes vétus de laine, vous avez
sacrifié les brebis les plus grasses, mais vous n’avez pas fait paitre le troupeau. Vous n’avez pas fortifié les
brebis chétives, soigné celle qui était malade, pansé celle qui était blessée. Vous n’avez pas ramené celle
qui s’égarait, cherché celle qui était perdue. Mais vous les avez régies avec violence et dureté » (34, 3-4).
La Parole de Dieu est toujours éclairante et contemporaine. Non seulement pour dénoncer, mais aussi
pour proposer. De fait, la conclusion de la parabole du Bon Samaritain nous suggere que |’exercice de la
fraternité, qui commence par une rencontre en téte-a-téte, peut étre élargi a une prise de soin organisée.
L’auberge, I'aubergiste, I'argent, la promesse de se tenir mutuellement informé (cf. Lc 10, 34-35) : tout
cela fait penser au ministére des prétres, au travail des agents sociaux et de santé, a I'engagement des
familles et des volontaires grace auxquels, chaque jour, dans chaque partie du monde, le bien s’oppose au
mal.

Les années de la pandémie ont augmenté notre sentiment de gratitude pour ceux qui ceuvrent chaque
jour pour la santé et la recherche. Mais il ne suffit pas de sortir d’'une aussi grande tragédie collective en
honorant des héros. La covid-19 a mis a dure épreuve ce grand réseau de compétences et de solidarité et
a montré les limites structurelles des systéemes de bien-étre (welfare) existants. Il faut donc qu’a la
gratitude corresponde la recherche active de stratégies et de ressources, dans chaque pays, pour que tout
étre humain ait I'assurance d’avoir accés aux soins et que le droit fondamental a la santé soit garanti.


https://eglise.catholique.fr/glossaire/parabole
https://eglise.catholique.fr/glossaire/parabole

« Prends soin de lui » (Lc 10, 35) : telle est la recommandation du Samaritain a 'aubergiste. Jésus la répete
aussi a chacun de nous et, a la fin, nous exhorte ainsi : « Va, et toi aussi, fais de méme ». Comme je l'ai
souligné dans Fratelli tutti, « la parabole nous montre par quelles initiatives une communauté peut étre
reconstruite grace a des hommes et des femmes qui s’approprient la fragilité des autres, qui ne
permettent pas qu’émerge une société d’exclusion mais qui se font proches et relévent puis réhabilitent
celui qui est a terre, pour que le bien soit commun » (n° 67). De fait, « nous avons été créés pour une
plénitude qui n’est atteinte que dans I'amour. Vivre dans l'indifférence face a la douleur n’est pas une
option possible » (n. 68).

Le 11 février 2023 aussi, tournons notre regard vers le Sanctuaire de Lourdes comme vers une prophétie,
une lecon confiée a I'Eglise au coeur de la modernité. Il n’y a pas que ce qui a de la valeur qui fonctionne et
il n’y a pas que celui qui produit qui compte. Les personnes malades sont au centre du peuple de Dieu qui
avance avec elles comme prophétie d’'une humanité ou chacun est précieux et ou personne n’est a
exclure.

Je confie chacun de vous, qui étes malades, a I'intercession de Marie, Santé des malades ; vous aussi qui
prenez soin d’eux en famille, par le travail, la recherche et le volontariat ; et vous qui vous engagez a tisser
des liens personnels, ecclésiaux et civils de fraternité. J’envoie a tous ma bénédiction apostolique.

Rome, Saint-Jean-de-Latran, 10 janvier 2023

Frangois

https://eglise.catholique.fr/vatican/messages-du-pape-francois


https://eglise.catholique.fr/vatican/encycliques/lencyclique-fratelli-tutti/
https://eglise.catholique.fr/vatican/encycliques/lencyclique-fratelli-tutti/
https://eglise.catholique.fr/glossaire/parabole
https://eglise.catholique.fr/saint-du-jour/11/02/notre-dame-de-lourdes-2/
https://eglise.catholique.fr/approfondir-sa-foi/connaitre-et-aimer-dieu/marie/

