MESSAGE DU PAPE FRANCOIS POUR LE CAREME 2024
A travers le désert Dieu nous guide vers la liberté
Chers freres et sceurs !
Lorsque notre Dieu se révele, il communique la liberté : « Je suis le Seigneur ton Dieu, qui t’ai fait sortir du
pays d’Egypte, de la maison d’esclavage » (Ex 20, 2). C’est ainsi que s’ouvre le Décalogue donné a Moise sur
le mont Sinai. Le peuple sait bien de quel exode Dieu parle : I'expérience de I'esclavage est encore gravée
dans sa chair. Il recoit les dix consignes dans le désert comme un chemin vers la liberté. Nous les appelons
« commandements », pour souligner la force de I'amour avec lequel Dieu éduque son peuple. Il s’agit en
effet d’un appel vigoureux a la liberté. Il ne se réduit pas a un seul événement, car il mlrit au cours d’un
cheminement. De méme qu’lsraél dans le désert conserve encore en lui 'Egypte — en fait, il regrette
souvent le passé et murmure contre le ciel et contre Moise — de la méme facon, aujourd’hui, le peuple de
Dieu garde en lui des liens contraignants qu’il doit choisir d’abandonner. Nous nous en rendons compte
lorsque nous manquons d’espérance et que nous errons dans la vie comme sur une lande désolée, sans
terre promise vers laquelle tendre ensemble. Le Caréme est le temps de la grace durant lequel le désert
redevient — comme I'annonce le prophéte Osée — le lieu du premier amour (cf. Os 2, 16-17). Dieu éduque
son peuple pour qu’il sorte de I’esclavage et expérimente le passage de la mort a la vie. Comme un épouy, il
nous ramene a lui et murmure a notre cceur des paroles d’amour.
L'exode de l'esclavage vers la liberté n’est pas un chemin abstrait. Pour que notre Caréme soit aussi
concret, la premiére démarche est de vouloir voir la réalité. Lorsque, dans le buisson ardent, le Seigneur
attira Moise et lui parla, il se révéla immédiatement comme un Dieu qui voit et surtout qui écoute : « J'ai
vu, oui, j'ai vu la misére de mon peuple qui est en Egypte, et j’ai entendu ses cris sous les coups des
surveillants. Oui, je connais ses souffrances. Je suis descendu pour le délivrer de la main des Egyptiens et le
faire monter de ce pays vers un beau et vaste pays, vers un pays, ruisselant de lait et de miel » (Ex 3, 7-8).
Aujourd’hui encore, le cri de tant de fréres et sceurs opprimés parvient au ciel. Posons-nous la question :
est-ce qu’il nous parvient a nous aussi ? Nous ébranle-t-il ? Nous émeut-il ? De nombreux facteurs nous
éloignent les uns des autres, en bafouant la fraternité qui, a I'origine, nous liait les uns aux autres.
Lors de mon voyage a Lampedusa, j'ai opposé a la mondialisation de I'indifférence deux questions de plus
en plus actuelles : « Ou es-tu ? » (Gn 3, 9) et « Ou est ton frere ? » (Gn 4, 9). Le parcours de Caréme sera
concret si, en les écoutant a nouveau, nous reconnaissons que nous sommes encore sous la domination du
Pharaon. Une domination qui nous épuise et nous rend insensibles. C'est un modeéle de croissance qui nous
divise et nous vole l'avenir. La terre, I'air et 'eau en sont pollués, mais les ames sont elles aussi
contaminées. En effet, bien que notre libération ait commencé avec le baptéme, il subsiste en nous une
inexplicable nostalgie de I'esclavage. C'est comme une attirance vers la sécurité du déja vu, au détriment de
la liberté.
Je voudrais souligner, dans le récit de I'Exode, un détail qui n’est pas sans importance : c’est Dieu qui voit,
qui s’émeut et qui libére, ce n’est pas Israél qui le demande. Le Pharaon, en effet, anéantit méme les réves,
vole le ciel, fait apparaltre comme immuable un monde ou la dignité est bafouée et ol les relations
authentiques sont déniées. En un mot, il réussit a enchainer a lui-méme. Posons-nous la question : est-ce
gue je désire un monde nouveau ? Suis-je prét a me libérer des compromis avec I'ancien ? Le témoignage
de nombreux fréres évéques et d’'un grand nombre d’artisans de paix et de justice me convainc de plus en
plus a devoir dénoncer un défaut d’espérance. Il s’agit d’un obstacle au réve, d’'un cri muet qui monte
jusqu’au ciel et touche le cceur de Dieu et ressemble a ce regret de I'esclavage qui paralyse Israél dans le
désert, en I'empéchant d’avancer. L'exode peut prendre fin : autrement, on ne pourrait pas expliquer
pourquoi une humanité qui a atteint le seuil de la fraternité universelle et des niveaux de développement
scientifique, technique, culturel et juridique capables d’assurer la dignité de tous, tatonne dans I'obscurité
des inégalités et des conflits.



Dieu ne s’est pas lassé de nous. Accueillons le Caréme comme le temps fort durant lequel sa Parole
s’adresse de nouveau a nous : « Je suis le Seigneur ton Dieu, qui t'ai fait sortir du pays d’Egypte, de la
maison d’esclavage » (Ex 20, 2). C'est un temps de conversion, un temps de liberté. Jésus lui-méme, comme
nous le rappelons chaque année a I'occasion du premier dimanche de Caréme, a été conduit par I'Esprit au
désert pour étre éprouvé dans sa liberté. Pendant quarante jours, il sera devant nous et avec nous : il est le
Fils incarné. Contrairement au Pharaon, Dieu ne veut pas des sujets, mais des fils. Le désert est I'espace
dans lequel notre liberté peut marir en une décision personnelle de ne pas retomber dans I'esclavage.
Pendant le Caréme, nous trouvons de nouveaux critéres de jugement et une communauté avec laquelle
nous engager sur une route que nous n’avons jamais parcourue auparavant.

Cela implique une lutte : le livre de I'Exode et les tentations de Jésus dans le désert nous le disent
clairement. A la voix de Dieu, qui dit : « Tu es mon Fils bien-aimé ; en toi, je trouve ma joie » (Mc 1, 11) et
« Tu n’auras pas d’autres dieux en face de moi » (Ex 20, 3), s'opposent en effet les mensonges de I'ennemi.
Les idoles sont plus redoutables que le Pharaon : nous pourrions les considérer comme sa voix en nous.
Pouvoir tout faire, étre reconnu par tous, avoir le dessus sur tout le monde : chaque étre humain ressent en
lui la séduction de ce mensonge. C’est une vieille habitude. Nous pouvons nous accrocher ainsi a I'argent, a
certains projets, a des idées, a des objectifs, a notre position, a une tradition, voire a certaines personnes.
Au lieu de nous faire avancer, elles nous paralyseront. Au lieu de nous rapprocher, elles nous opposeront.
Mais il y a une nouvelle humanité, le peuple des petits et des humbles qui n’a pas succombé a I’attrait du
mensonge. Alors que les idoles rendent muets, aveugles, sourds, ou immobiles ceux qui les servent
(cf. Ps 114, 4), les pauvres en esprit sont immédiatement ouverts et préts : une silencieuse force de bien qui
guérit et soutient le monde.

Il est temps d’agir, et durant le Caréme, agir c’est aussi s’arréter. S’arréter en priére, pour accueillir la Parole
de Dieu, et s’arréter comme le Samaritain, en présence du frére blessé. L'amour de Dieu et du prochain est
un unique amour. Ne pas avoir d’autres dieux, c’est s’arréter en présence de Dieu, devant la chair de son
prochain. C'est pourquoi la priére, 'aumone et le jeline ne sont pas trois exercices indépendants, mais un
seul mouvement d’ouverture, de libération : finies les idoles qui nous alourdissent, finis les attachements
qui nous emprisonnent. C’'est alors que le cceur atrophié et isolé s’éveillera. Alors, ralentir et s’arréter. La
dimension contemplative de la vie, que le Caréme nous fera ainsi redécouvrir, mobilisera de nouvelles
énergies. En présence de Dieu, nous devenons des freres et des sceurs, nous percevons les autres avec une
intensité nouvelle : au lieu de menaces et d’ennemis, nous trouvons des compagnons et des compagnes de
route. C’'est le réve de Dieu, la terre promise vers laquelle nous tendons une fois sortis de I'esclavage.

La forme synodale de I'Eglise, que nous redécouvrons et cultivons ces derniéres années, suggére que le
Caréme soit aussi un temps de décisions communautaires, de petits et de grands choix a contre-courant,
capables de changer la vie quotidienne des personnes et la vie d’'un quartier : les habitudes d’achat, le soin
de la création, l'inclusion de celui qui n’est pas visible ou de celui qui est méprisé. Jinvite chaque
communauté chrétienne a faire cela : offrir a ses fidéles des moments pour repenser leur style de vie ; se
donner du temps pour vérifier leur présence dans le quartier et leur contribution a le rendre meilleur. Quel
malheur si la pénitence chrétienne ressemblait a celle qui attristait Jésus. A nous aussi, il dit : « Et quand
vous jelinez, ne prenez pas un air abattu, comme les hypocrites : ils prennent une mine défaite pour bien
montrer aux hommes qu’ils jelinent » (Mt 6, 16). Au contraire, que I'on voie la joie sur les visages, que I'on
sente le parfum de la liberté, qu’on libére cet amour qui fait toutes choses nouvelles, en commencant par
les plus petites et les plus proches. Cela peut se produire dans chague communauté chrétienne.

Dans la mesure ou ce Caréme sera un Caréme de conversion, alors ’lhumanité égarée éprouvera un sursaut
de créativité : 'aube d’une nouvelle espérance. Je voudrais vous dire, comme aux jeunes que j'ai rencontrés
a Lisbonne I'été dernier : « Cherchez et risquez, cherchez et risquez. A ce tournant de I'histoire, les défis
sont énormes, les gémissements douloureux. Nous assistons a une troisieme guerre mondiale par



morceaux. Prenons le risque de penser que nous ne sommes pas dans une agonie, mais au contraire dans
un enfantement ; non pas a la fin, mais au début d’un grand spectacle. Il faut du courage pour penser cela »
( Rencontre avec les jeunes universitaires, 3 aolt 2023). C’'est le courage de la conversion, de la délivrance
de I'esclavage. La foi et la charité tiennent la main de cette « petite fille espérance ». Elles lui apprennent a
marcher et elle, en méme temps, les tire en avant [1].

Je vous bénis tous ainsi que votre cheminement de Caréme.
Rome, Saint-Jean-de-Latran, le 3 décembre 2023, 1°" dimanche de I’Avent.
FRANCOIS


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/lent/documents/20231203-messaggio-quaresima2024.html#_ftn1

